
98 | REVISTA BABILÔNIA 

São Bento de Aniane: a busca da 
perfeição do monaquismo 
Ir. Hilário Nogueira de Siqueira, OSB ¹ 
D. Mauro Maia Fragoso, OSB ²

¹ Bacharelando em filosofia na Faculdade de São Bento do Rio de Janeiro.
² Doutor em geografia e professor na Faculdade de São Bento do Rio de Janeiro.

Introdução

Segundo a literatura neotestamentária, desde 
os primórdios do cristianismo, já havia homens 
com o desejo de viver o evangelho integralmente, 
como está relatado nos Atos dos Apóstolos e nas 
epístolas, onde está escrito que os primeiros cristãos 
se reuniam para viverem segundo a instruções dos 
apóstolos e de seus sucessores. O empenho de alguns 
daqueles primeiros cristãos foi tamanho que alguns 
deles chegaram ao derramamento de seu sangue pelo 
martírio. E mesmo os que não foram martirizados 
sabiam que, aderindo ao cristianismo, colocavam sua 
vida em risco. Por isso, ser cristão significava ter um 
espírito decidido. 

Em 313, todavia, quando Constantino concedeu 
a liberdade de culto, alguns cristãos arrefeceram 
o fervor. Doravante, além de não incorrerem em 
risco de morte, aumentou o número de batizados 
e, por vezes, pessoas recebiam o batismo sem a 
devida instrução. Assim, o cristianismo foi tomando 
um aspecto mais cultural do que religioso. Para 
a sociedade em geral, não importava tanto a 
opção individual. O que passou a prevalecer era o 
convencional. Nesse contexto, surgem homens que, 

insatisfeitos com o modo de vida dos simples cristãos, 
retiram-se para os desertos, a fim de melhor exercitar 
as virtudes cristãs.

Desse modo ofereciam a eles suas almas e seus 
corpos a Deus, em uma estrita ascese e com a 
devida reverência, não apenas porque dia e 
noite tinham perante os olhos a santa Cruz (Gl 
3,1), como também porque viam os mártires 
empreenderem suas lutas. Eles os viram e os 
imitaram (Atanásio, 2017, parágrafo 1).

A vida daqueles homens que se refugiaram no 
deserto era marcada pela recitação dos Salmos e 
outros livros das Sagradas Escrituras. Durante o 
trabalho manual, ruminavam os Textos Sagrados a 
fim de conservar a união com Deus. Os iniciantes 
na vida monástica procuravam aconselhamentos 
junto a anacoretas mais adiantados nesse processo 
de conversão. Estes, por sua vez, procuravam instruir 
os neófitos por meio de breves palavras ou pequenas 
histórias denominadas Apoftegmas e que se tornaram 
o gérmen das futuras Regras monásticas.

Acontecia, porém, que, em torno de célebres 
anacoretas, iam se agregando muitos discípulos, 
provocando significativa mudança no monaquismo 

miolo_babilonia_2024.indd   98miolo_babilonia_2024.indd   98 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 99

eremítico, pois, com uma comunidade, pode-se 
dividir as tarefas necessárias, trazendo, assim, maior 
eficiência à pequena instituição. Nessa perspectiva, 
foi preciso reformular os costumes dos monges, a 
começar pelo estabelecimento do cronograma das 
orações em comum, do trabalho, da alimentação e de 
outras normas, como a recepção de novos membros, 
a punição dos faltosos e o devido cuidado para com 
os mais fracos. Foi, então, que começaram a surgir 
as Regras monásticas, no intuito de resolverem 
problemas de ordem prática em conformidade 
com o espírito evangélico, como outrora as Cartas 
Apostólicas também já tinham aconselhado às 
comunidades, entre outras coisas, a transformar o 
seu quotidiano conforme os ensinamentos de Cristo, 
dando sentido escatológico às simples atividades do 
dia a dia (Dias, 1998, p. 314, 316).

O monaquismo beneditino

Com a organização da vida eremítica em 
comunidade, São Pacômio é considerado o fundador 
do monaquismo cenobítico, daqueles que vivem em 
comunidade, depois do qual houve uma proliferação 
de regras monásticas, sendo as três primeiras Regras 
escritas por São Pacômio, Santo Agostinho e São 
Basílio, que passaram a servir de base para as Regras 
Ocidentais posteriores (De Vogue, Les Régles 
cénobitiques de l'Occident, apud Dias, 1998, p. 319). 
Dentre as posteriores, encontra-se a Regra de São 
Bento, escrita no início do século VI. Esta propagou-
-se pela Europa devido aos Diálogos de São Gregório 
Magno, que descreveu a vida, a personalidade, a 
santidade e o admirável poder de milagres que teve 
esse santo legislador, e termina elogiando o código 

normativo do seu biografado, São Bento (Colombás, 
1991, p. 34).

Todavia uma coisa não quero que ignores, é 
que o homem de Deus, entre tantas coisas 
maravilhosas com que brilhou no mundo, 
também ficou conhecido por sua palavra 
cheia de doutrina. Escreveu, com efeito, uma 
Regra dos monges, notável pelo espírito 
de discernimento e clara pela linguagem 
(Gregório, 2014, capítulo 36).

A grande maioria dos mosteiros, entretanto, 
não aderiu imediatamente à Regra beneditina, 
preferindo continuar seguindo a tradição monástica, 
o que julgavam ser de maior utilidade para suas 
comunidades. Nem mesmo na Itália, a Regra 
beneditina chegou a ser completamente aceita em 
algum mosteiro. Após analisar as descrições que 
São Beda fez dos mosteiros anglo-saxões, o parecer 
de David Knowles (1949, p. 22-23) é de que, já na 
primeira metade do Século VIII, a Regra de São 
Bento havia sido adotada pelos mosteiros daquela 
região.

Nesse contexto, São Bonifácio, influenciado por 
São Wilibaldo, iniciou um movimento favorável 
à uniformidade monástica sob a Regra de São 
Bento (Francis Clark, 1997, p. 285). O Imperador 
Carlomano se interessou por esse movimento e 
convocou o Concilium Germanicum de 742, que, 
sendo presidido pelo arcebispo São Bonifácio, 
ordenou que a Regra de São Bento fosse constituída 
como a norma a ser observada pelos monges em seu 
território. Pepino, irmão de Carlomano e imperador 
das regiões ocidentais do Reino Franco, rapidamente 
demonstrou interesse pelo projeto do irmão e, em 
744, estendeu essa norma do Concilium para a parte 
do seu reino. E, quando Pepino assumiu o governo 
de Carlomano, pelo fato de este ter se tornado 
monge, manteve o interesse na expansão beneditina. 

miolo_babilonia_2024.indd   99miolo_babilonia_2024.indd   99 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



100 | REVISTA BABILÔNIA 

A Regra, porém, não foi adotada de maneira absoluta 
devido a interferências sofridas ao longo de dois 
séculos (Colombás, 1991, p. 41), e Pepino, o Breve, 
morre sem vê-la aplicada como a única norma para 
os monges.

O Imperador Carlos Magno, que sucedeu Pepino 
ao trono, também teve sua importância nesse plano 
de beneditinizar a Europa (Conde, 1989, p. 149). 
Entretanto este auxílio que ele prestou à Regra tem 
como fundamento o fato de o imperador confundir 
o cristianismo com a romanidade, pensando que 
tudo o que se refere a Roma é o perfeito. Por isso, 
o seu interesse em observar a Regra de São Bento, 
tendo-a como a norma romana (Colombás, 1991, p. 
93).

Desse modo, considerando-se constituído por 
Deus para organizar a Igreja, obrigou os mosteiros 
a renunciarem aos costumes regionais e celebrar 
o sacrifício eucarístico segundo o rito romano e, 
para isso, procurar os livros necessários (Ibidem, 
p. 92). Enquanto, porém, algumas comunidades 
o obedeciam, outras em nada mudavam. Carlos 
Magno também convocou sínodos em prol da 
unidade do mundo monástico. Esses sínodos, 
embora não conseguindo dar pleno cumprimento 
ao plano, fizeram eco sobre os monges, de tal modo 
que eles se reuniram novamente em concílios nas 
cidades de Arles, Reims, Mainz, Chalons e Tours, no 
ano de 813, com o objetivo “de implantar a Regra 
beneditina como único texto legislativo obrigatório 
nos mosteiros de suas respectivas províncias 
eclesiásticas” (Ibidem, p. 94). No fim do governo de 
Carlos Magno, então, os mosteiros aceitavam a Regra 
de Bento, porém em pontos de grande importância, 
como a celebração do ofício divino e a prática do 
trabalho manual, mantinham o antigo costume, 

que quase sempre significava laudes perenes para 
aquele e, por conseguinte, o abandono deste. Isso 
significa, então, que o essencial da Regra beneditina, 
a conjugação do ora et labora, não fora aplicado.

Essa difícil missão, começada durante o governo 
de Carlomano e passando pelo governo de Pepino e 
depois pelo de Carlos Magno, chega, então, naquele 
que a findará: o governo de Luís, o Pio.  Esse imperador 
possuía uma característica peculiar: interessava-se 
mais pela Igreja do que pelo governo temporal e, por 
isso, sem dificuldades, submetia-se aos eclesiásticos; 
garantiu a livre eleição dos papas, acabando com a 
política de tutela exercida por seu pai; aderiu ao 
movimento de reforma do clero, interessando-se 
especialmente pela monástica. Entretanto tinha um 
“caráter débil e indeciso”, sua notável piedade era 
enferma e autodestrutiva. “Faltava-lhe força moral 
para realizar seus nobres e altos ideais”. Por isso, era 
necessário que estivesse apoiado em “um homem 
sábio, santo, energético e decidido” para realizar 
tal empreendimento. São Bento de Aniane foi esse 
apoio do imperador (Ibidem, p. 96-97).

A vida de São Bento de Aniane e a 
herança do anianense para a Ordem 
Beneditina

A história desse santo varão chegou aos dias 
atuais por intermédio da biografia escrita por Ardon 
Esmaragdo, discípulo e companheiro de Bento. Na 
opinião de Colombás, essa obra tem valor histórico 
indiscutível, apesar de Esmaragdo às vezes exagerar 
nos méritos de seu abade. O mesmo monge catalão 
cita uma extensa bibliografia sobre o anianense 
(Ibidem, nota 1, p. 102). 

miolo_babilonia_2024.indd   100miolo_babilonia_2024.indd   100 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 101

Pois bem, houve um homem venerável, pelo 
nome e pelo mérito, Bento abade, do gênero 
dos godos oriundo da Gothia – Igitur vir 
venerabilis, nomine et merito Benedictus Abbas, 
ex Getarum genere partibus Gothiæ (Vita, §4). 

Nasceu entres os anos 745 e 750, recebendo o 
nome Witiza. Por ser filho de um notável conde e 
cavaleiro da corte de Pepino, Aigulf, foi destinado 
para a vida militar. E nela ingressou, porém 
diferenciava-se dos demais jovens por seu espírito 
maduro. Muito se desenvolvia no manejo das armas, 
tornando-se benquisto por Carlos Magno, que 
sucedera a Pepino.

Entretanto, sendo iluminado pela divina graça, 
começou a arder de amor celestial, sentindo o 
chamado para deixar o século para fazer-se monge. 
Guardando em segredo esse desejo por um triênio, 
inseria-se apenas com o corpo nas atividades 
seculares, guardando a mente somente para Deus. 
Desse modo esforçava-se em guardar a castidade, 
subtraía o descanso a seu corpo, guardava a língua, 
abstinha-se de alimentos e parcamente tomava vinho 
(Vita, §5).

No ano de 774, todavia, aconteceu um fato 
providencial, que foi tido como um sinal de Deus 
para o jovem cavaleiro. Enquanto participava da 
campanha italiana do Imperador Carlos Magno, 
um de seus companheiros rompeu a atravessar o 
rio Ticino, perto de Pavia, porém foi arrastado pela 
correnteza. Assim Witiza atirou-se a cavalo no rio 
para salvar o amigo e teve bom êxito, porém quase 
perdeu a vida. Vendo, então, o tamanho do risco que 
correra, fez o voto de tornar-se monge e, ao retornar 
da campanha, cumpriu seu voto, entrando para o 
Mosteiro de São Sequano, em Saint-Seine.

Eis, portanto, o jovem monge: Entra para a 
vida monástica com todo empenho em mortificar 

o velho homem, a fim de “militar sob o Cristo 
Senhor, verdadeiro Rei – Domino Christo vero 
Regi militaturus” (A Regra de São Bento Prol, 3). 
Vivia com poucos alimentos, sendo o pão e a água 
o que sustentava seu corpo. Também muitas vezes 
atravessou a noite em oração, com poucas roupas, 
exposto ao rigor glacial, persistindo na meditação 
das coisas divinas e, durante o dia, continuava 
detido nos Salmos, não interrompendo assim o 
silêncio monástico. Também suas vestes mostravam 
a austeridade do santo noviço, por serem baratas 
e velhas. Tamanho era esse rigor no vestir que 
dificilmente se convenceria um desconhecido sobre 
a nobreza da família daquele jovem monge (Vita, 
§7).

Além disso, enquanto os demais irmãos 
descansavam, Witiza limpava os calçados deles e 
os restituía aos mesmos lugares que os encontrara. 
Contudo, alguns zombando dele, como se fosse um 
louco, jogavam as sandálias para longe da disposição 
feita pelo “homem de Deus – vir Dei”. Mas este, com 
propósito bem mais forte, suportava tranquilamente 
essa insensatez de seus irmãos (Loco citato). Com 
o tempo, porém, esse quadro foi mudando. A sua 
perseverança na prática da ascese e das virtudes 
revelava que não era loucura e nem orgulho, mas 
que era uma grande alma, que buscava “sinceramente 
a Deus” (A Regra de São Bento 58, 7). Assim, a 
comunidade começou a acolhê-lo melhor e até 
mesmo o abade, que outrora o julgara mal, passou 
a ter grande afeto com ele, pois este era útil em tudo 
e a todos, prontíssimo para a obediência e afável em 
aconselhar (Vita, §9).

Passados cinco anos e oito meses, esse abade 
migrou do século para Deus. Com isso, todos os 
monges escolheram Witiza para ser o superior deles. 

miolo_babilonia_2024.indd   101miolo_babilonia_2024.indd   101 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



102 | REVISTA BABILÔNIA 

Este, todavia, não concordava com os costumes dos 
demais irmãos, por isso parte rapidamente para 
a sua pátria, estabelecendo-se em um território 
pertencente à sua família, que ficava às margens do 
pequeno rio Aniano. Ali, com o eremita Witmaro, 
que não tinha a visão das coisas terrenas, porém via 
com clareza as coisas espirituais, e com outros poucos, 
construiu algumas pequenas celas para habitarem. 
Nesse local viveu muitos anos em grande penúria, 
por noites e dias implorava a divina clemência com 
lágrimas e gemidos para que Deus dignasse mostrar-
-lhe sua vontade (Vita, §10).

Pelo mesmo tempo, homens intrépidos de 
grande santidade, Atílio e Nibrídio estavam naquela 
região. O anianense agradou os que passavam 
religiosamente, mas estes tinham uma noção 
superficial de como era a disciplina regular, por 
isso ingressaram na vida monástica. Nos primeiros 
momentos, com ardente fervor, procuravam viver 
com Witiza. Diminuído, porém, o ânimo, ficaram 
apavorados com o novo gênero de vida e, enquanto 
eram obrigados a agarrar o inaudível caminho 
da penitência, rapidamente retiravam o pé posto 
no caminho da salvação. O homem de Deus, no 
entanto, considerando atentamente a inconstante 
fé dos postulantes, ficou abatido e quis voltar para o 
próprio cenóbio. Por essa razão, dirigiu-se ao eremita 
Witimaro, indagando-o sobre o que achava dessa 
decisão. Foi, todavia, por este repreendido, sendo-
lhe mostrado que essa decepção com os discípulos 
era obra do “antigo inimigo”, que sempre é hostil 
às boas obras por causa de sua inveja, e que Witiza 
deveria iluminar a vida daqueles homens. E para 
isso era preciso completar constantemente o bem 
começado (Vita §11).

A partir daí, ele decide moderar no que exigia dos 
noviços, mas não os deixando perder o espírito de 
abnegação que há na vida monástica. Desse modo, 
a pequena instituição cenobítica foi adiante, pois 
passou a receber novas vocações. A base econômica 
da comunidade, contudo, eram esmolas e estas 
tendem a um valor fixo, ou seja, com o aumento do 
número de monges, logo era preciso uma nova forma 
de subsistência (Colombás, 1991, p. 103).

Outro fator importante nesse contexto é que 
o anianense, até o momento, tinha um certo 
preconceito com a Regra beneditina, pois julgava 
ser ela própria para os iniciantes e para os fracos de 
ânimo. Assim, preferira seguir a Regra de São Basílio 
e a de São Pacômio nos pontos sobre o caminho de 
perfeição. Ele, no entanto, não era tão culpável por 
pensar assim, pois a própria Regra de São Bento 
(73) afirma que nem toda a observância da justiça se 
acha estabelecida em si própria e outras tantas vezes 
recomenda a doutrina de outros autores, como nas 
seguintes passagens:

Se for época em que há jantar, logo que se 
levantarem da refeição, sentem-se todos juntos 
e leiam as Colações ou as “Vidas dos Pais”, ou 
mesmo outra coisa que edifique os ouvintes; 
[…] Se, entretanto, for dia de jejum, recitadas 
as Vésperas, depois de pequeno intervalo, 
dirijam-se todos para a leitura das Colações, 
conforme dissemos; (A Regra de São Bento 
42, 3. 5). […] para aquele que se apressa para 
a perfeição da vida monástica, há as doutrinas 
dos Santos Padres, cuja observância conduz 
o homem ao cume da perfeição. Que página, 
com efeito, ou que palavra de autoridade divina 
no Antigo e no Novo Testamento não é uma 
norma retíssima da vida humana? Ou que 
livros dos Santos Padres Católicos ressoam 
outra coisa senão o que nos faça chegar, por 
caminho direto, ao nosso Criador? E também 
as Colações dos Padres, as Instituições e suas 
Vidas, e também a Regra de nosso santo Pai 
Basílio, que outra coisa são senão instrumentos 
das virtudes dos monges que vivem bem e são 
obedientes? (Ibidem 73, 2-6).

miolo_babilonia_2024.indd   102miolo_babilonia_2024.indd   102 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 103

Errava, contudo, ao olhar para a Regra como a 
aurea mediocritas, pois essas passagens não significam 
que o Códice cassinense seja desprezível aos 
adiantados na vida monástica, mas que um mosteiro 
deve proporcionar o que os fortes desejam de maneira 
que os fracos não fujam (A Regra de São Bento 64, 19). 
Provavelmente esse desprezo à disciplina beneditina 
vem do pensamento, que atualmente ainda existe, 
de julgar a santidade de um instituto pelo rigor de 
sua disciplina. Desse modo, a virtude da discrição, 
tão louvada pelos antigos anacoretas (2ª Conferência 
de Cassiano), é totalmente negligenciada, e a religião 
passa a ser apenas legalista, o que Jesus tanto criticou 
nos fariseus e mestres da Lei. Isso, porém, não 
estava somente no abade de Aniane, mas em quase 
todo o monaquismo ocidental. Como se vê, muitos 
mosteiros optaram pela dureza da disciplina da 
Regra de São Columbano, usando a de São Bento de 
Núrsia somente para a parte ascética (espiritual).

Witiza, portanto, que já estava pensando nos 
rumos de sua instituição monástica devido à escassez 
de recursos, põe-se agora a analisar a Regra do 
patriarca de Cassino, pois também reconheceu que 
esta era mais conveniente para os temperamentos 
ocidentais. Para isso, percorreu vários mosteiros 
buscando aprender a perfeita aplicação desse códice 
e também ponderou várias Regulae Monachorum 
escritas pelos santos. Esse trabalho resultará, mais 
tarde, em duas obras de grande importância para 
a reforma monástica: o Codex Regularum, que 
trazia várias regras monásticas tanto ocidentais 
como orientais, e a Concordia Regularum, que é a 
Regra beneditina com várias notas explicativas e 
com trechos de regras anteriores a São Bento de 
Núrsia, concordando com o capítulo tratado. Ao 

montar a Concordia Regularum, ele notou que a 
Regula beneditina pertencia a uma tradição única e 
interdialogante com as demais Regras (Dias, 1998, 
p. 312). Desse modo, Witiza passou a ter tanta 
admiração pelo patriarca de Cassino e por sua Regra 
que tomou Bento como nome religioso.

Tendo feito essa mudança no espírito de sua 
instituição monástica, Bento anianense descobre a 
possibilidade de mudar o exterior, porque, segundo 
a Regra cassinense, o mosteiro é a casa de Deus (A 
Regra de São Bento 55, 22; 64, 5; 31, 19), assim, 
o desenvolvimento daquele é para a glorificação 
d’Este. Portanto não há mais o escrúpulo de achar 
que a riqueza da casa de Deus vai contra a pobreza 
do monge, pois esta consiste, antes, em não ter nada 
de próprio e ser tudo comum a todos, do que na 
pobreza da instituição (Ibidem 33).

Houve, então, a conversão do abade de Aniane:

Antes os monges viviam em edifícios modestos 
e pobres; agora seu abade empreende a 
construção de um mosteiro suntuoso. Antes 
tinham uma ideia austeríssima do culto divino, 
eco da simplicidade do monacato copta; agora 
organiza a liturgia com opulência. Antes os 
vasos sagrados eram de madeira, seguida de 
cristal; agora são de prata e “de bom tamanho”. 
Os ornamentos litúrgicos de tecido grosso hão 
de ser substituídos por ornamentos de seda. 
Antes, o oratório parecia uma cabana; agora a 
nova basílica resplandece com seus mármores 
preciosos (Colombás, 1991, p. 104-105).

Essa basílica foi dedicada à Santíssima Trindade, 
sendo a onipotência da divindade a inspiração 
do templo, guiando, desse modo, todos os seus 
pormenores artísticos e relembrando muito, segundo 
a descrição de Ardon Esmaragdo, o Templo de 
Jerusalém. Um altar dedicado à Virgem Maria segue 
o da Trindade, vindo depois os de São Miguel, São 
Pedro e São Paulo, Santo Estêvão e São Martinho, 
respectivamente, e terminando com um dedicado ao 
patriarca de Cassino (Ibidem, p. 105).

miolo_babilonia_2024.indd   103miolo_babilonia_2024.indd   103 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



104 | REVISTA BABILÔNIA 

O culto rendido a Deus, nesse mosteiro, deveria 
ser também demasiadamente opulento, por isso o 
abade instituiu cantores e instruiu leitores e, além 
de rezar o ofício divino segundo a Regra beneditina, 
foram acrescentados muitos outros salmos e 
atividades piedosas. Isso é um pouco do dia a dia do 
mosteiro de Aniane: ao acordar, cada monge passava 
diante de cada altar da Igreja fazendo algumas 
orações que foram anteriormente determinadas; 
antes do Oficio de Laudes, rezavam os 15 salmos 
graduais; havia também uma reunião no capítulo 
onde se lia o martirológio e depois um trecho da 
Regra de São Bento ou uma homilia de algum Padre 
da Igreja, e, no fim dessa reunião, cada um acusava 
as próprias faltas e era distribuído o trabalho; 
depois das completas, havia ainda mais salmos, cuja 
quantidade era determinada pela duração da noite 
(Ibidem, p. 107).

Com o estudo das Regras em geral e sobretudo 
da Regra cassinense, Bento aprendeu também que 
o monge deve buscar a sabedoria, abandonando, 
assim, a antiga noção copta de monaquismo que ele 
tinha. Eis o que ele mesmo diz:

Não te engane o fascínio falaz de quem te adula, 
dizendo-te que o monge não deve entregar-se 
ao estudo da sabedoria, enquanto lemos que 
na Igreja, após os apóstolos e seus discípulos, 
eram certamente os monges a brilhar por maior 
sabedoria, e sabemos que nem os monges de 
hoje degeneraram. Não terá sido o santo monge 
Amônio o mestre inflexível de Orígenes? Não 
foi o monge Jerônimo que buscou a sabedoria 
até o fim de sua vida? E deixando de lado 
muitos outros monges, famosos por sua insigne 
sabedoria e estudiosos dela até a morte, o Papa 
Gregório não foi monge excelente na sabedoria 
e vigilantíssimo – conforme seu nome – até 
à véspera de seu trânsito? Verdadeiramente, 
todos eles buscavam uma vida tranquila, para 
adquirir na calma a sabedoria; reduziam a 
própria atividade para encontrá-la, ofereciam 
a todos os seus bens para possuí-la, conforme 
diz o Espírito da Sabedoria: Parai e sabei que eu 
sou Deus (Sl 45[46], 11); pois quem quer que 
se detenha naquela calma, diz com a Sabedoria 

sempre acordada: Eu durmo, mas meu coração 
vigia (Ct 5, 2) – (Munimenta fidei – Studia 
Anselmiana 20, 1948, p. 62).

Desse modo, para a formação intelectual de seus 
monges, Bento teve junto de si gramáticos e peritos 
nas Sagradas Escrituras e montou uma grande 
biblioteca. Ele considerava a ciência um meio eficaz 
para adquirir a sabedoria; aconselha o estudo de 
Orígenes, Agostinho, Jerônimo, e especialmente 
Gregório Magno. “A contemplação”, para ele, “se 
nutre de oração, lectio divina, meditação e estudo” 
(Munimenta fidei, apud Colombás, 1991, p. 100). 
Na sua “Munimenta fidei”, Bento deixa o programa 
de atitude intelectual que os monges deveriam 
ter. Essa atitude é a de estudar sobre a fé, a fim de 
que ela seja precisa e adulta. É através da busca do 
conhecimento dos mistérios divinos que, segundo 
o anianense, chega-se à amizade divina. Isso será o 
impulso decisivo para formação de uma teologia 
ordenada para o amor, “como sempre será a teologia 
monástica” (Leclercq, 2012, p. 57).

Além disso, apareceram, na mesma região, 
alguns homens de profunda piedade, edificando 
mosteiros, reunindo monges e exercitando-se 
segundo o exemplo do santo homem. Esses homens, 
impregnados da doutrina de Bento, amputavam a 
vida antiga e os velhos erros. Este era para aqueles 
como um pai, oferecia-lhes apoio e proteção, 
não somente nas coisas espirituais, mas também 
nas temporais. Nas muitas vezes que os visitava, 
encorajava o projeto e a não abandonar a obra, a fim 
de que não olhassem para trás por causa do medo das 
asperezas do caminho que eles pretendiam seguir. E 
assim, sustentados pelo bom exemplo, numerosos 
cenóbios permaneceram unidos e a multidão de monges 
se eleva ao máximo, passando de 300 (Vita §15).

miolo_babilonia_2024.indd   104miolo_babilonia_2024.indd   104 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 105

Aconteceu, porém, um fato que revelou a 
virtude desses homens destemidos, que decidiram 
deixar tudo por causa do reino dos Céus (Mc 
10, 29-30). Por causa de uma grande penúria na 
Gália, em 779, uma multidão de pobres, de viúvas 
e de meninos órfãos começou a acorrer a Bento e 
a amontoar-se nas portas e estradas do mosteiro. 
Diz Ardon que quem contemplava os que estavam 
morrendo pela fome, já quase consumidos pela 
morte, era tomado de grande angústia porque 
não sabia o que poderia fazer para nutrir tamanha 
multidão. O homem de Deus, entretanto, ordenou 
que, enquanto não chegassem novos cereais que 
seriam capazes de oferecer aos irmãos, o estoque 
fosse reposto parcialmente. Quanto ao restante, 
prescreveu aos irmãos constituídos para isso, que 
dessem liberalmente dia após dia aos famintos. 
Também carne, tanto bovina quanto ovina, era 
dada cotidianamente e juntamente ofereciam leite 
de ovelha. E ainda nos relata o biógrafo que, sem 
dúvida, no ânimo dos irmãos, existia tanto afeto de 
misericórdia, que, de bom grado, eles despenderiam 
tudo se fosse necessário, pois o que cada um podia 
tirar para si, oferecia às escondidas aos famintos e, 
assim, com dificuldades, tiraram-nos do perigo da 
desnutrição (Vita §16).

Não pôde, todavia, estar em paz por muito tempo 
o santo abade que outrora militara pelo século e 
agora deveria batalhar pelo verdadeiro Reino, pois 
logo veio à Igreja a doutrina herética adocionista 
(Vita, §17). Ela surgiu, quando o bispo Elipando 
de Toledo escreveu contra a doutrina do presbítero 
Migecio, na qual a Trindade não seria o Pai, o Filho 
e o Espírito Santo, mas Davi, Paulo e Jesus Cristo. 
Entretanto o bispo também errou ao tentar expor 
a doutrina ortodoxa da Igreja, pois, “ao afirmar a 

unidade de pessoa no Verbo encarnado, distinguia 
nela uma filiação adotiva da natureza humana 
pelo Pai e uma filiação natural própria da natureza 
divina” (Dicionário de Termos da Fé, 1989, p. 28). 
Em seguida, Felix, influente bispo de Urgell, aderiu à 
doutrina de Elipando, e foi capaz de propagar o erro 
por uma vasta região, até mesmo fora da Península 
Ibérica. Ele foi o que mais se destacou defendendo 
essa heresia, por isso ela ficou conhecida também 
como “heresia feliciana” (Mendes, 2019, p. 33).

A Corte de Carlos Magno via nessa questão a 
possibilidade de conseguir do Papado Romano o 
domínio daquela região da Espanha, por isso se 
empenhou em mandar teólogos para resolvê-la 
(Ibidem, p.16). Convocou os sínodos de Ratisbona, 
de Frankfurt e de Aachen (Aquisgrana, ou Aix-la-          
-Chapelle). E depois enviou homens capazes de livrar 
a Espanha desse mal, não todos de uma vez só, como 
testemunha Alcuíno em uma epístola prefixada 
no quarto livro contra Elipando, estando Bento 
anianense no sínodo de Urgell em 799 (Patrologia 
Latina 103, p. 362, n. b). Nessa data, o Bispo 
Félix, depois de seis dias de discussão, considerou-
-se vencido por Alcuíno e seus partidários, e assim 
rejeitou a sua tese adocionista.

Com essa atuação, o nome de Bento começou 
a chamar atenção da Corte de Luís, o Pio. Nessa 
época, ele ainda era apenas o rei da Aquitânia, pois 
seu pai lhe concedera esse território para aprender 
a governar antes de assumir o império, e já estava 
envolvido na reforma monástica. Por isso, teve 
grande admiração pelo que Bento realizou em 
Aniane (Colombás, 1991, p. 95 e 98). Assim o rei 
encarregou o abade de ensinar a Regra e reformar 
26 mosteiros desse seu primeiro reino (Introdução à 
História Monástica, 1984, p. 65), sendo um deles o de 

miolo_babilonia_2024.indd   105miolo_babilonia_2024.indd   105 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



106 | REVISTA BABILÔNIA 

Gellone, fundado por São Guilherme de Aquitânia, 
em 804. Quando o Rei Luís se torna o imperador, 
Bento recebe o encargo de ampliar esta sua missão a 
toda a França. E para facilitar a reforma, o imperador 
ordenou que ele ficasse na abadia de Maurmünster 
na Alsácia, em 814, e, depois, para o ter mais perto, 
ainda edificou o mosteiro às margens do rio Inden, 
a seis quilômetros de Aachen, que era a capital do 
império. Essa abadia, que mais tarde ficou conhecida 
como Cornelimünster (Butler, 1985, p. 115), foi 
posta como um exemplo de aplicação da disciplina 
beneditina, para onde os demais mosteiros deveriam 
mandar alguns de seus monges para viver a aprender, 
o mais fiel possível, a Regra beneditina e, depois, 
levarem a aplicação desta ao seu mosteiro de origem 
(Colombás, 1991, p. 108). Esse ideal, contudo, não 
foi adiante, pois Bento morreu poucos anos depois, 
em 821, e, por conseguinte, a importância da abadia 
esmoreceu (Dias, 2011, p. 115).

O abade Bento e o imperador estavam unidos 
em prol da uniformização do mundo monástico 
por intermédio da Regra beneditina. Para isso, 
Luís convocou sínodos monásticos em Aachen, 
entre os anos 816 e 819, nos quais também estavam 
presentes, além de abades e monges, nobres e 
senhores feudais. Nessas assembleias, São Bento de 
Aniane explicou toda a Regra cassinense e propôs, 
segundo a própria experiência, a melhor maneira 
de aplicá-la. Não fez isso tudo sem ceder à vontade 
de outros. Quem se opunha à reforma, no entanto, 
encontrava dificuldades com o imperador, como 
aconteceu com Adelardo, que, embora pertencendo 
à família carolíngia e sendo abade de Corby, foi 
exilado para um mosteiro que era muito favorável à 
reforma (Ibidem, p.115-116).

Esse sínodo definiu pontos tanto sobre os 
costumes, quanto sobre a profissão monástica, ou 
seja, houve cânones tratando da medida da comida e 
da bebida (A Regra de São Bento 39 e 40), do vestuário 
(Ibidem 55), do trabalho manual (Ibidem 48), do 
banho (Ibidem 36), da punição dos faltosos (Ibidem 
48), da introdução do ofício litúrgico segundo a 
Regra (Ibidem 8-18), sobre o período de formação 
e os votos (Ibidem 58) e várias outras observâncias. 
O principal objetivo desses cânones era extirpar 
a regra mista, suprindo-a com uma constituição 
segundo a Regra beneditina (Dias, 2011, p. 116-
117). Bento, todavia, não a seguia literalmente, mas 
buscava dar a ela o melhor cumprimento no templo 
em que ele estava. Algumas dessas alterações que 
invertem o literal da Regra são: o abade deixa de 
ter a mesa com os hóspedes e passa e tê-la com os 
monges, contrariando o capítulo 56 da Regra; e a 
escolha de cargos importantes na comunidade, que 
anteriormente dependia somente do abade, necessita 
agora de aprovação da comunidade, o que contraria 
o terceiro capítulo (Les Benedictinis, 2020, p. 180-
182). Nota-se que essas prescrições foram muito 
acertadas, pois se mantêm até os dias de hoje.

Ao contrário do que muitos pensam, não foi 
obra do anianense e do sínodo a imposição de um 
longo curso de orações comunitárias, pois já era esse 
o costume de muitos mosteiros. Colombás expõe 
alguns exemplos para provar isso: foi proposta a 
recitação dos sete salmos penitenciais diariamente, 
porém o sínodo não aceitou; e o sínodo em Aachen, 
realizado no tempo de Carlos Magno, tentou 
suprimir os prolixos ofícios vigentes nos mosteiros, 
porém isso só foi possível no sínodo em que estava 
Bento de Aniane, pois os monges aceitaram a 
recitação do curso estabelecido pela Regra. Os 

miolo_babilonia_2024.indd   106miolo_babilonia_2024.indd   106 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 107

monges, porém, com o passar do tempo, não se 
contentavam com o Cursus Regulae, julgando-o 
muito curto, por isso começaram a implementar 
várias outras orações. Impôs-se, igualmente, o 
trabalho manual concernente a atividades realizadas 
dentro do mosteiro, como a cozinha, a padaria, a 
lavanderia e, se fosse preciso, os monges trabalhariam 
no campo (Colombás, 1991, p.115-116).

Além disso, essa reforma definiu a vida monástica 
e a canonical e, assim, os mosteiros deveriam 
decidir em seguir a Regra beneditina, conforme 
a interpretação proposta pelo anianense, ficando 
reservado a estes o título de monges e o hábito da 
cogula, ou em passar para a vida canonical, tendo 
nesta o direito à propriedade privada e maior 
liberdade. E para que os monges pudessem deliberar 
sobre o rumo de seu mosteiro, o sínodo de 817 
permitiu um ano de tolerância. A partir daí, haveria 
responsáveis em controlar a adoção das novas 
medidas nos mosteiros (Dias, 2011, p. 115 e 118). 
Essas medidas exigiram ainda que os abades e os 
monges estudassem a fundo a Regula Monachorum 
e se esforçassem para colocá-la em prática, além do 
que já ficara estabelecido nos cânones do sínodo 
(Colombás, 1991, p. 111). Desse modo, pode-se 
dizer que, “pela primeira vez na história, constata-       
-se a existência de uma consciência de comunidade, 
tendo a Regra de São Bento por base” (Dias, 2011, 
p. 118).

Bento de Aniane, todavia, foi um santo homem, e 
não um herói do romantismo, porque, embora fosse 
perfeito na caridade evangélica e, por conseguinte, 
no cumprimento da Lei de Cristo (1 Jo 3, 6), não 
deixou de ter erros humanos. Um destes é que ele, 
buscando dar aos monges um maior distanciamento 
do mundo, “fechou as escolas monásticas para os 

meninos e adolescentes que não seriam monges”. 
Essas escolas eram muito importantes, tanto à 
Igreja como ao Estado, pois os mosteiros eram os 
únicos que tinham condições de prestar esse serviço 
(Schmitz, 1942, t. 1, 99), daí a gravidade da medida 
tomada pelo anianense. Por outro lado, tem-se que 
São Bento de Aniane não conseguiu dar aos monges 
o direito de eleger o seu abade, ficando isso na mão 
de poderes seculares, como de príncipes e bispos 
(Dias, 2011, p. 118), provavelmente pelo fato de 
o mosteiro ter assim maior segurança econômica e 
militar.

O intrépido homem, porém, que não pôde ter 
paz nesta vida, adoeceu. Nem mesmo aproveita a 
doença para descansar, pois perseverava na leitura e 
na oração e não abandonava o ofício divino. Quando 
já não aguentava ler, pede para que leia para si a vida 
e a morte dos santos Padres, a fim de que recuperasse 
o ânimo e tivesse força nessa hora tão decisiva. Com 
o agravamento da enfermidade, ele despediu-se de 
todos os irmãos e passou toda a noite recitando 
salmos e orações. No dia seguinte, enquanto 
recitava o salmo 118, depois de “Justus es, Domine” 
acrescentou: “estou me apagando”, e continuou: “Fac 
cum servo tuo, Domine, secundum misericordiam 
tuam”. Assim ele morreu durante a oração do ofício 
divino (Vita, §57). Desse modo, o homem de Deus, 
Bento de Aniane, depois de uma vida conturbada e 
laboriosa, recebeu, das mãos do Senhor, o descanso.

Com a morte do abade de Aniane, a união 
monástica em torno de uma constituição definindo 
os costumes da comunidade acabou. O seu labor, 
entretanto, não foi inútil aos monges, pois, embora 
a sua obra exterior sucumbisse, a sua espiritualidade 
permaneceu nos monges até os dias atuais. Essa 
espiritualidade consiste em não mais seguir a Regra 

miolo_babilonia_2024.indd   107miolo_babilonia_2024.indd   107 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



108 | REVISTA BABILÔNIA 

de São Bento como um cidadão segue uma legislação, 
mas sim como um códice espiritual, pois “a letra 
mata e o espírito vivifica” (2 Cor 3, 6). Para isso, os 
monges se esforçam em conhecê-la cada vez mais e, 
por conseguinte, em amá-la e aplicá-la nas diversas 
situações do cotidiano. Daí vem o fato de ser a Regra 
beneditina o livro mais comentado, depois das 
Sagradas Escrituras, a começar pelo companheiro, 
abade sucessor e biógrafo de Bento de Aniane, Ardon 
Esmaragdo. Também os decretos de Aachen muito 
serviram ao monaquismo posterior, pois formaram 
a base de sua legislação (Bishop, 1918, p. 212-213).

Bento deixou, ainda, a sua Concordia Regularum, 
que é um trabalho estupendo, até mesmo do ponto 
de vista histórico (Dubois, 1987, p. 223); o Codex 
Regularum, no qual está a Regra de autor anônimo, 
intitulada Regra do Mestre, que os estudos hodiernos 
apontam como a base da Regra de São Bento de 
Núrsia (Dias, 2011, p. 114), e ainda outras, que sem 
o Codex não chegariam à atualidade (Colombás, 

Referências

ATANÁSIO. Vida de São Pacômio. Juiz de Fora: Edições Subiaco, 2017.

BENTO de Aniane, São. Munimenta Fidei. Roma: Studia Anselmiana, 1948.

BENTO, Santo. A Regra de São Bento: latim-português. Rio de Janeiro: Lumen Christi, 2017.

Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.

BISHOP, Edmund. Liturgica Historica. Oxford: Clarendon Pres, 1918. 

BUTLER. Vida dos Santos de Butler. Petrópolis: Vozes, 1985.

CASSIANO, João. Conferências I-VII. Juiz de Fora: Mosteiro da Santa Cruz, 2003.

CLARK, Francis. The Pseudo-Gregorian Dialogues. Leiden: Brill Academic Pub, 1997.

COLOMBÁS, Garcia M. La Tradición Benedictina – Tomo III. Zamora: Ediciones Monte Casino, 1991.

1991, p. 121). Ele deixou também muitas outras 
obras que demonstram o seu grande apreço pelos 
Padres da Igreja, sendo a maioria sobre a Santíssima 
Trindade (Patrologia Latina 103, p. 1.381-1.419).

Conclusão

Como já foi dito, com a reforma monástica, 
surgiu nos monges a consciência de ser beneditino, 
ou seja, de ter o mesmo pai e de pertencer à mesma 
família. Isso trouxe aos mosteiros certa solidariedade 
entre si (Colombás, 1991, p. 126), o que foi muito 
importante para que o monaquismo se mantivesse 
com a queda do império carolíngio.

Pode-se dizer, portanto, sem nenhum escrúpulo, 
que, “depois do grande fundador Bento de Núrsia, 
nenhum outro mais influiu tão amplamente sobre 
o monaquismo ocidental quanto o segundo Bento, 
Bento de Aniane” (Bishop, 1918, p. 212-213). 

miolo_babilonia_2024.indd   108miolo_babilonia_2024.indd   108 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38



REVISTA BABILÔNIA | 109

CONDE, A. Linage. São Bento e os Beneditinos – Tomo I. Braga: Irmandade de S. Bento da Porta Aberta, 
1989.

DIAS, Geraldo José Amadeu Coelho. Quando os Monges eram uma Civilização. Porto: Edições 
Afrontamento, 2011.

DIAS, Paula Barata. A Regula como Género Literário Específico da Literatura Monástica. Coimbra: 
Humanitas, 1998.

Dicionário de Termos da Fé. Porto: Editorial Perpétuo Socorro, 1989.

DUBOIS Jacques. La vie réelle dans les monastères du Moyen Age. Chimay: Collectanea cisterciensia, 
1987.

ESMARAGDO, Ardon. Vita Sancti Benedicti Anianensis. Turnholti: Patrologia Latina, 1999.

GREGORIO Magno. São Bento Vida e Milagres. Juiz de Fora: Edições Subiaco, 2014.

HUREL, Daniel Odon. Les Benedictinis. Paris: Editions Robert Lanffont, 2020.

Iniciação à História Monástica – v. 2. Juiz de Fora: Mosteiro da Virgem, 1984.

KNOWLES, David. The Monastic Order in England. Cambridge: University Press, 1949.

LECLERCQ, Jean. O Amor às Letras e o Desejo de Deus. São Paulo: Paulus, 2012.

MENDES, Luanna Klíscia de Amorim. Em Defesa da Igreja de Pedro? Controversas Adocionistas na 
Igreja Hispânica (Século VIII). Maceió: 2019 Disponível em: < http://www.repositorio.ufal.br/bitstream/
riufal/6021/1/Em%20defesa%20da%20igreja%20de%20Pedro%3F%3A%20controv%C3%A9rsias%20
adocionistas%20na%20Igreja%20Hisp%C3%A2nica%20%28s%C3%A9culo%20VIII%29.pdf >. Acesso 
em: 2 jan 2024.

MIGNE, Jacques Paul. Patrologia Latina 103. Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii, 1988.

SCHMITZ, Philibert. Histoire de l'ordre de Saint Benoît. Maredsous: Éditions de Maredsous, 1942.

miolo_babilonia_2024.indd   109miolo_babilonia_2024.indd   109 04/12/2024   08:58:3804/12/2024   08:58:38


